
FRONTEIRAS

HELENA MAFFEI 
CRUZ 1

1 Instituto Noos, São 
Paulo, SP, Brasil.

TERAPIA SISTÊMICA:  
UM NOVO MOVIMENTO SOCIAL?

TERAPIA SISTÉMICA: ¿UN NUEVO MOVIMIENTO SOCIAL?

SYSTEMIC THERAPY: A NEW SOCIAL MOVEMENT?

RESUMO: Este artigo convida a uma reflexão sobre novas possibilidades de atuação, que a introdução 
do pensamento sistêmico trouxe a terapeutas familiares: desdobramentos em ações comunitárias funda-
das em uma epistemologia novo-paradigmática ou pós-moderna, que poderia situá-las como parte dos 
chamados “novos movimentos sociais”. Considerando a terapia familiar como introdutora do pensamento 
sistêmico no campo da psicologia, descreve as ampliações e articulações decorrentes: estudar, cuidar 
ou legislar sobre a família é intervir no tecido social: essa rede de famílias em interação, e vice-versa. 
Tais práticas, quer na área da educação quer na da saúde, têm como denominador comum uma visão 
novo-paradigmática da ciência, onde está é compreendida como socialmente construída, implicando em 
relações de poder e inclusão-exclusão. A autora aponta como tarefa atual da ciência, em geral, e ciência 
social, em particular, gerar práticas que promovam, para toda a população, a compreensão e consequen-
temente a apropriação do saber científico religando-o aos saberes do senso comum. Essas práticas de 
mobilização social, realizadas por novos atores sociais, como os grupos profissionais, configuram os 
novos movimentos sociais, dos quais o trabalho de Paulo Freire seria um precursor e inspirador.

Palavras-chaves: Terapia Familiar; Pensamento Sistêmico; Epistemologia Pós-Moderna; Práticas Psicossociais

RESUMEN: Este artículo invita a la reflexión sobre las nuevas posibilidades de acción que la introducción 
del pensamiento sistémico ha aportado a los terapeutas familiares: desarrollos en acciones comunitarias 
fundamentadas en una epistemología neoparadigmática o posmoderna, que podría situarlas como parte 
de los llamados “nuevos movimientos sociales”. Considerando la terapia familiar como la introducción del 
pensamiento sistémico en el campo de la psicología, describe las expansiones y articulaciones resultantes: 
estudiar, cuidar o legislar sobre la familia implica intervenir en el tejido social, esta red de familias en interac-
ción, y viceversa. Estas prácticas, ya sea en la educación o la salud, comparten una visión neoparadigmática 
de la ciencia, entendida como una construcción social que implica relaciones de poder e inclusión-exclusión. 
La autora señala la tarea actual de la ciencia en general, y de las ciencias sociales en particular, como genera-
dora de prácticas que promueven, para toda la población, la comprensión y, en consecuencia, la apropiación 
del conocimiento científico, reconectándolo con los conocimientos de sentido común. Estas prácticas de 
movilización social, llevadas a cabo por nuevos actores sociales, como los grupos profesionales, constituyen 
los nuevos movimientos sociales, de los cuales la obra de Paulo Freire sería precursora e inspiradora.

Palabras clave: Terapia Familiar; Pensamiento Sistémico; Epistemología Posmoderna; Prácticas Psicosociales.

ABSTRACT: This article invites to a reflection on new possibilities for action that the introduction of 
systemic thinking has brought to family therapists: developments in community work based on a new-pa-
radigmatic or postmodern epistemology, which could highlight them as part of the so-called “new social 
movements”. Considering family therapy as the introduction of systemic thinking in the field of psychology, 
it describes the resulting expansions and articulations: studying, caring for or legislating about the family 
means intervening in the social fabric: this network of interacting families, and vice versa. Such practices, 
whether in education or healthcare, have as a common denominator a new-paradigmatic view of science, 
where it is understood as socially constructed, implying relations of power and inclusion-exclusion. The 
author highlights the current tasks of science in general, and social science in particular, as generating 
practices that promote, for the entire population, the understanding and, consequently, the appropriation of 
scientific knowledge, reconnecting it with common sense. These social mobilization practices, carried out 
by new social actors, such as professional groups, constitute the “new social movements”, of which Paulo 
Freire’s work would be a precursor and inspiration.

Keywords: Family Therapy; Systemic Thinking; Postmodern Epistemology; Psychosocial Practices.

* Artigo publicado na 
revista Pensando Famílias, 
nº 5, em novembro de 
2003.

https://www.doi.
org/10.38034/nps.
v34i82.868



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 7-17, agosto 2025.

NPS 82 | Agosto 20258
A indagação-título deste artigo é um convite à reflexão sobre novas possibilidades de 

atuação que a introdução do pensamento sistêmico trouxe para terapeutas familiares, 
os desdobramentos em ações comunitárias e uma possível relação desses desenvolvi-
mentos com os denominados “novos movimentos sociais” no início deste novo milênio. 
Sem pretender marcar com precisão o nascimento de um novo campo de saber, o que 
implicaria em crenças objetivistas que isolam a ciência das suas condições históricas 
e sociais de produção, mas utilizando como critério a produção escrita, podemos 
dizer que a terapia familiar tem, aproximadamente, meio século. Essa modalidade de 
atendimento clínico introduziu na psicologia o pensamento sistêmico e a cibernética. 

A aplicação dos modelos cibernéticos aos campos sociais e biológicos permitiu 
a compreensão dos sistemas auto-organizados e a autonomia – sua principal carac-
terística. Bateson (1979, 1985) introduziu esses conceitos ao campo da psicologia, 
oferecendo uma nova noção da mente. Talvez essa tenha sido a mais importante 
contribuição para a mudança paradigmática: de uma psicologia moderna, centrada 
em conceitos universais onde as pessoas “têm” conhecimentos, inibições, problemas 
mentais, para uma psicologia em que a mente é compreendida como um processo 
em permanente evolução. Surge então a epistemologia cibernética concebida como 
ecologia da mente. Inicialmente, consistia em uma epistemologia dos sistemas ob-
servados, que geraria sua própria superação pela aplicação do conceito chave de 
circularidade à própria observação, incluindo o observador e focando a linguagem. 
Dessa maneira, as propriedades previamente atribuídas aos sistemas passam a ser 
compreendidas como dependentes do observador. Nas palavras de Pakman (1991): 

Todo observador, ao observar um sistema, distingue-o como tal, constrói-o, 
e forma com ele outro sistema do qual é participante. Estes sistemas só têm 
existência na linguagem que os descreve... A verdade e a realidade estão 
relacionadas com uma construção social e consensual que se mostra viável 
para as práticas que guiam esses construtores. (p. 36-37)

Acredito que as ideias aqui resumidas recobrem as diversas posições da maioria 
dos terapeutas familiares contemporâneos, independentemente de suas preferências 
por autores construtivistas ou construcionistas. Para pensar sobre o movimento da 
terapia familiar como um todo, coerente com as noções antes descritas, elejo o que 
considero mais útil, isto é, enfatizar não as diferenças, mas sim o comum: a ideia de 
realidade construída consensualmente.

A revolução epistemológica implícita nas abordagens familiares não está em definir 
a família como lócus dos problemas, o que seria simplesmente transferir do pessoal 
para o grupal “o problema”, definido objetivamente por cânones modernos, mas em 
questionar a própria noção de self que, de entidade estável, passa a ser compreendido 
como processo em contínua construção (Gergen, 1992). Sob a ótica do construcionismo 
social a noção de identidade tem sido muito criticada (Slugoski & Ginsburg, 1989). 
Ao mesmo tempo, é o próprio construcionismo social que vai oferecer instrumentos 
para a reflexão sobre as construções sociais de gênero, raça e de categorias baseadas 
em idade, como velhice ou adolescência. Discutir tais construções, no entanto, pres-
supõe alguma conceituação de identidade, pois os diferentes grupos, que reivindicam 
especificidade e questionam as definições universais, se autodefinem a partir do que 
poderíamos denominar “identidade coletiva”, construídas ativamente através do que 
se conhece como “políticas de identidade” (Guareschi, 1999).

Tomando o cuidado de não reificar as identidades coletivas, como se tivessem 
existência independente, pode-se compreendê-las como “continuamente recriadas 
por indivíduos através dos mesmos meios pelos quais eles se expressam a si mesmos 



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 7-17, agosto 2025.

Terapia sistêmica:  
um novo movimento social?

Helena Maffei Cruz

9
como atores com tal identidade, e ao mesmo tempo as identidades coletivas fazem 
tais ações possíveis” (Larraín, 2001, p.35). Pesquisando a literatura contemporânea 
das diversas ciências sociais observamos que, enquanto o conceito de identidade 
perde força na psicologia, é renovado e discutido na sociologia, como central para a 
compreensão dos novos movimentos sociais; estes, diferentemente dos movimentos 
sociais clássicos, definidos a partir do conceito de classe, são definidos pela identidade 
social de seus membros (mulheres, negros, homossexuais etc.)

Penso que a mudança paradigmática introduzida pelo pensamento sistêmico no 
campo da psicologia e da prática terapêutica coloca-nos em posição privilegiada 
para pesquisarmos e intervirmos na vida emocional de sujeitos sociais. A Associação 
Internacional de Terapia Familiar – IFTA, nos regulamentos que se referem à Promoção 
de Pesquisa e Capacitação Profissional, Cooperação Internacional e Intercâmbio de 
Ideias e Avanços na Terapia Familiar, define como área de atuação “famílias e suas 
redes”. Reconhecendo a atuação em trabalhos voltados a comunidades, possibilitou a 
criação de um subcomitê para áreas carentes em serviços sociais, criado e coordenado 
por Tom Andersen1. Os estudiosos de psicologia social e sociologia tornam-se, então, 
interlocutores importantes para nossa tarefa.

A noção de identidade, compreendida não como resposta à pergunta “quem sou 
eu”, mas como resposta a uma pergunta que supõe a inserção em um grupo huma-
no, isto é, “quem sou eu aos olhos dos outros” e também, “o que eu gostaria que os 
outros significativos pensassem de mim” permite compreender a noção de self como 
construída pelo conjunto de narrativas sobre nós mesmos que ouvimos dos outros 
significativos e aprendemos a nos contar. Nessas perguntas, está implícito que iden-
tidade não designa algo passivo, simplesmente atribuído, mas também uma atividade 
constante de construção, pois “os outros significativos” mudam durante nosso ciclo 
de vida e o são a partir de nossas necessidades, crenças e desejos. Ao mesmo tempo, o 
conceito não se refere só ao passado, mas principalmente a um projeto de futuro. Em 
uma sociedade em mudança, onde cada vez há menos aspectos prescritos para nossas 
maneiras de estar no mundo, ganha importância a afirmação de Larraín (2001): “ao 
conceber a identidade não como um ethos imutável, formado no passado, mas como 
um projeto aberto ao futuro, pode-se entender que o desafio presente aos membros 
de qualquer comunidade é definir o que querem ser” (p.46).

A terapia familiar tem desenvolvido ferramentas conversacionais úteis para a 
construção de futuros possíveis (Fried Schnitman, 1995, 1996, 2000), histórias 
preferíveis (Epston & White, 1990; White, 1994, 1997), dissolução de problemas 
(Anderson & Goolishian, 1988). Ao mesmo tempo, cada vez mais, percebemos nas 
propostas dos Congressos, títulos publicados e programas de institutos de formação 
de terapeutas, uma ampliação do campo que, enquanto para alguns é saudada como 
saída da “torre de marfim”, o consultório onde os terapeutas ficavam esperando as 
pessoas adoecerem para buscar terapia, para outros é apontada como um abandono 
da verdadeira vocação.

Voltamos ao pensamento disjuntivo, ao retorno do ou isso ou aquilo?
Estamos extrapolando nossas funções?
É lícita tal transposição de conhecimentos? 
Se pesquisarmos os grupos de pertinência de adultos é mais provável encontrar-

mos relações de trabalho, esportes, afinidades políticas, futebolísticas, associações 
de classe, bairro. Nos relacionamentos onde cada qual se inclui, e que constituem a 
rede social pessoal, composta pelas respostas à pergunta sobre o “nós”, onde aparece 
a Família de Origem?

Nós psicólogos acreditamos que, em cada uma das diferentes pertinências em que 
nos reconhecemos, está presente algum ingrediente da história pessoal na família de 

1 Este comitê foi criado no 
XIII Congresso Internacional 
de Terapia Familiar da IFTA, 
realizado em Porto Alegre, 
em novembro de 2001. 
Iniciou-se, sob a coorde-
nação de Tom Andersen, 
com projetos no Peru, na 
África do Sul e na Ucrânia. 
Os projetos foram coorde-
nados por membros locais 
da IFTA, e o assistente es-
trangeiro deveria ser o mais 
próximo possível cultural e 
geograficamente. O traba-
lho foi executado, sempre 
a partir das conversações 
com os interessados, de-
senvolvendo seus próprios 
recursos, visando a criação 
de redes locais, respeitan-
do suas crenças e hábi-
tos. Roxana Zevallos, do 
Instituto IFASIL, de Lima e 
membro do subcomitê co-
ordenou os trabalhos em 
Lima e Helena Maffei Cruz 
e Marília de Freitas Pereira, 
do Instituto FAMILIAE, de 
São Paulo, foram colabo-
radoras visitantes.



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 7-17, agosto 2025.

NPS 82 | Agosto 202510
origem, seja pelo direito ou pelo avesso, exibido ou guardado, com a mesma receita 
ou em novas combinações. Freud dizia, na linguagem disponível da época, empres-
tada das ciências naturais – neste caso a química –, que “o Ego é um precipitado de 
investimentos objetais abandonados e contém a história dessas escolhas de objeto” 
(Freud, 1927, p.44). É uma analogia forte - um precipitado é um novo composto em 
que os elementos componentes não são separáveis. Semelhantemente aos sistemas, 
possui propriedades emergentes, ou seja, que não se encontram em nenhum dos 
elementos separadamente.

Aproveitando a analogia química, penso que a família de origem é o laboratório 
das relações humanas. Daí o poder multiplicador do trabalho com a família: quando 
redescrevemos histórias, experimentamos novos olhares para relações, mudam as 
maneiras de nos descrevermos e estas redescrições geram novas maneiras de estar-
mos nos diferentes “nós”. Dito de outro modo, se podemos re-historiar nossa vida 
com a nossa família de origem, mudando o lugar de alguns personagens, focalizando 
cenários esmaecidos, redescrevendo o que era anteriormente dado como “líquido e 
certo”, e este exercício torna-se uma ferramenta para a construção de novas relações.

Acredito que a família de origem seja o primeiro e o mais importante nó em nossa 
rede social, a instaladora da subjetividade, a introdutora da cultura pelo batismo lin-
guístico, que permite a singularidade: entretanto, desejo deixar bem claro que nesta 
frase, - origem significa de onde eu venho, isto é, lugares que definem relações de 
pertencimento, de como eu me defino, e isto é uma construção social e não biológica. 
Acredito também que apenas um nó não configura uma rede e que nenhuma família 
sobrevive fechada em si mesma. Assim, estudar, cuidar ou legislar sobre a família, é 
intervir no tecido social: a rede de famílias em interação. 

Semelhantemente, é minha crença teórica que uma disciplina isolada, a psicologia 
no caso dos terapeutas, não pode aspirar a uma ação efetiva. Não é minha intenção 
propor a transposição de conceitos da terapia familiar, mas convidar os leitores a 
pensá-la como uma prática sistêmica e indagar sobre seu alcance como movimento 
social. Se analisarmos os discursos de profissionais que trabalham com minorias 
étnicas, raciais ou culturais em nossa sociedade, verificaremos que estes, cada vez 
mais, enfatizam a importância de agentes que possibilitem o diálogo entre o discur-
so oficial das ciências e as narrativas dos próprios usuários. Por exemplo, na área 
da saúde pública, na promoção de saúde da família, os agentes comunitários são o 
elemento que faz diferença, que é recebido nas casas populares como “gente como a 
gente”, “gente que fala a língua da gente”, para conversar com as pessoas sobre suas 
dores, dúvidas, aflições, intermediando ou evitando a relação doença/especialista, 
onde a pessoa do doente quase poderia ficar na sala de espera para não atrapalhar 
o trabalho do especialista com suas “perguntas ignorantes”. Nos relatos sobre expe-
riências exitosas na área da educação, intervenções em situação de pobreza, risco, 
exclusão, nas situações de conflito, disputa ou litígio, vamos encontrar propostas de 
colaboração entre diferentes saberes e, principalmente, a inclusão da voz daquele que 
pede ajuda, considerada cada vez mais condição sine qua non para que este, criança, 
indigente, doente, dependente químico ou simplesmente pobre, continue sendo um 
sujeito e não um objeto social.

O que têm em comum as teorias que fundamentam essas práticas? É minha com-
preensão que o denominador comum a todas essas teorias de diferentes campos de 
saber é uma visão novo-paradigmática ou pós-moderna da ciência.

Nossa colega Maria José Esteves de Vasconcellos (2002), terapeuta sistêmica e 
epistemóloga, articulou os vários paradigmas apresentados contemporaneamente, 
como: o da complexidade, o da instabilidade e o da intersubjetividade, agrupando-
-os como três dimensões do novo paradigma da ciência. Operando com uma lógica 



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 7-17, agosto 2025.

Terapia sistêmica:  
um novo movimento social?

Helena Maffei Cruz

11
não disjuntiva, demonstra a recursividade entre essas três dimensões e a história 
da passagem das crenças da Ciência Moderna para o que ela denomina de Ciência 
Novo-Paradigmática, segundo o quadro resumido abaixo.

CRENÇAS DA CIÊNCIA 
MODERNA

CRENÇAS DA CIÊNCIA  
NOVO-PARADIGMÁTICA

Simplicidade Complexidade

ABORDAGEM DOS FENÔMENOS COMPLEXOS

Fragmentação  
dos Sistemas Sistemas

Atomização Totalidades  
Organizadas

Análise

CARACTERÍSTICAS DO MUNDO

Estabilidade Instabilidade

Reversibilidade Indeterminação

Irreversibilidade

CRITÉRIO DE CIENTIFICIDADE

Objetividade Espaços Consensuais  
de Intersubjetividade

Marilene Grandesso (2000), também epistemóloga e terapeuta familiar brasilera, 
utiliza a mais conhecida discriminação. Isso ocorre através da ciência moderna/pós-
-moderna, onde pós-moderno refere-se ao pós-modernismo epistemológico, cujas 
características resumidamente podem ser apresentadas como se segue:

MODERNISMO PÓS-MODERNISMO

CONHECIMENTO

Representação correta e  
confiável do mundo Resultante de Intercâmbios Sociais

OBJETO

Constitutivo do mundo Operação de Distinção  
do Observador

REALIDADE

Independente do Observador Descrição Linguística  
do Observador

VERDADE

Critério Decisório Acordo de uma  
Comunidade Linguística



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 7-17, agosto 2025.

NPS 82 | Agosto 202512
Ainda segundo Grandesso, dessas duas concepções de ciência decorrem as crenças 

modernas e as pós-modernas sobre o que é Psicologia, sumarizadas abaixo: 

PSICOLOGIA

CRENÇAS MODERNAS CRENÇAS PÓS-MODERNAS

Método Lógico e Empírico Métodos Qualitativo

Reflexão

Leis Gerais do Comportamento Leis Histórica e Culturalmente 
Contingentes

Universo Psicológico Cognoscível  
por Ato de Observação Neutra

Universo Psicológico Construído pela 
Relação Observador-Observado

Ao aceitarmos as características atribuídas às crenças pós-modernas como inte-
grando nossas concepções sobre Psicologia, então, sem dúvida, estamos nos definindo 
como cientistas sociais comprometidos com as discussões sobre a crise paradigmática 
da modernidade social e não simplesmente com uma mudança epistemológica em 
um mundo de puras ideias filosóficas – o que seria, em si, uma crença moderna.

Como surgiu a Ciência Moderna? Segundo a teoria da Ciência ou Epistemologia 
de Gaston Bachelard, a Ciência, que posteriormente se chamou de moderna, surge 
como ruptura com o senso comum. Esta ruptura, que Souza Santos (1995) denomina 
Primeira Ruptura Epistemológica, define-se nas palavras de Bachelard (1971) pelas 
ideias seguintes, que se aplicam às ciências naturais e às ciências sociais:

- a ciência opõe-se absolutamente à opinião;
- a ciência constrói-se contra o senso comum, mediante três atos epistemológicos fun-

damentais: a ruptura, a construção e a constatação, essenciais a qualquer prática científica. 
Foi preciso Galileu ir contra o que todos veem – que o sol gira em torno da terra, 

aparecendo sempre do mesmo lado e desaparecendo do outro – para romper com o 
senso comum. Tarefa não só difícil como perigosa! Não basta, entretanto, afirmar. 
Afirmações o senso comum, ou principalmente o pensamento religioso hegemônico, 
já faziam. É preciso romper com o sensível, construir o inteligível, experimentar, 
constatar – e assim estavam definidos o método científico e as extraordinárias inven-
ções que modificaram completamente os modos de vida da região em que se deu e, 
como parte desse mesmo processo de investigação, houve uma drástica alteração da 
geografia e da história do mundo. O fim do século XV viu o poder hegemônico da 
Igreja perder sua cabeça de ponte na Ásia, Constantinopla, e a América surgir para 
a Europa como uma nova realidade. 

Entretanto, essa ciência que “faz coisas que até Deus duvida” é, se a compreendemos 
como uma construção social, parte de uma geopolítica; o que significa que seus resul-
tados não vão ser objetivos, imparciais e distribuídos de forma neutra. Então, como 
agora, o destino de uma pesquisa não era indiferente a quem são seus patrocinadores. 
A ciência moderna nasce na Europa e seu saber-poder possibilita o nascimento de 
uma nova forma de sistema econômico, o mercantilismo, e este sistema constitui a 
família de origem do capitalismo. O conhecimento científico nasce como mercado-
ria valiosa, moeda que dá poder, e um poder de poucos. Assim, historicamente, a 
expropriação econômica se desenvolve juntamente com a exclusão do conhecimento.

As ciências sociais, que surgem nesse período e cuja filiação costumamos assim 
atribuir, sendo que a sociologia é filha do capitalismo e a antropologia do imperialismo, 



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 7-17, agosto 2025.

Terapia sistêmica:  
um novo movimento social?

Helena Maffei Cruz

13
devem adequar-se aos cânones das ciências naturais para merecerem o título de ci-
ências. Os percalços desse caminho são velhos conhecidos de todos nós. No entanto, 
nem tudo é matematicamente perfeito, mesmo no caminho das “verdadeiras ciências”: 
Bachelard define como Obstáculos Epistemológicos as dificuldades na manutenção 
da ruptura, construção e constatação, o método exposto, a experiência reproduzível; 
em suma, a “filosofia diurna” dessa ciência. Em suas palavras: “diante da ciência o 
espírito jamais é jovem. É, inclusive, muito velho porque tem a idade de seus precon-
ceitos” (Bachelard, 1971, p.148). A afirmação de que “a observação científica é sempre 
polêmica; conhece-se contra um conhecimento anterior” (Bachelard, 1971, p. 147) 
encobre as dificuldades que aparecem, a “filosofia noturna”, ou seja, a existência de 
ideias vulgares recobertas de jargão, preconceitos idealistas, noções pseudocientíficas 
que não resistem à apregoada exigência de rigor. Essas dificuldades indicam que a 
crença no projeto científico moderno como uma prática universalizável, exercida de 
modo neutro, em uma torre de marfim, é uma ilusão e o próprio avanço científico 
produz na física, matriz da modernidade as noções de incerteza, instabilidade e 
definições sujeito-dependentes. 

A crise que se instala nessa epistemologia, a que melhor explica a ciência moderna, 
exige para sua superação uma Segunda Ruptura Epistemológica. Este é o ponto em 
que nos encontramos e é aí onde vejo a oportunidade de nós, praticantes sistêmicos, 
constituirmos um Novo Movimento Social. Segundo Souza Santos (2000),

a ciência moderna tornou possível a primeira ruptura epistemológica e, 
com base nela, separou-se do senso comum existente. No entanto, uma vez 
realizada essa ruptura, o ato epistemológico mais importante é romper com 
ela e fazer com que o conhecimento científico se transforme num novo senso 
comum. Para isso é preciso contra o saber, criar saberes e, contra os saberes, 
contra saberes. (p.104)

Do que trata, então, essa segunda ruptura?
- Do reencontro com o senso comum e a consequente inclusão das pessoas co-

muns, excluídas da compreensão dessa racionalidade, na geração de conhecimento.
- De reconhecer que a ciência é uma prática social, que promove e é promovida por 

acordos linguísticos entre determinados atores sociais; que essa competência linguística 
descreve todos que não a possuem de modo negativo, levando aqueles cuja compe-
tência linguística é a do senso comum a terem, ipso fato, seus saberes desqualificados. 

A tarefa que a pós-modernidade epistemológica pede aos cientistas em geral e aos 
cientistas sociais com maior ênfase, é a de gerar práticas que promovam compreensão 
e, consequentemente, a apropriação do saber científico, religando-o aos saberes do 
senso comum. Conforme Grandesso (2000),

a psicologia da pós-modernidade define o psicólogo como um agente 
de transformação social para o qual contribuem o pessoal, o político e o 
profissional, implicando necessariamente uma ética das relações, cujos traços 
mais significativos são a consciência da autoreflexividade e a consciência de que 
suas práticas e seus métodos de estudo não são ideologicamente neutros. (p.55)

Aceitar essa definição contextualiza a postura de respeito pela linguagem do 
cliente, a procura das competências e a valorização de seus saberes, não como um 
ato de generosidade ou bondade, mas convida-nos a questionar certas críticas que a 
descrevem como uma postura relativista de “everything goes” e a reconhecê-la como 



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 7-17, agosto 2025.

NPS 82 | Agosto 202514
teoria em ação. Como marco inicial dessa postura, o senso comum não pode ser 
definido apenas negativamente, isto é, como não científico. 

Se a epistemologia da ciência moderna está em crise, as práticas que definem a 
sociedade onde essa ciência se desenvolveu também passam por uma crise paradig-
mática, cujas características diferem muito do centro hegemônico para as regiões 
semiperiféricas ou periféricas. Não cabe aqui detalhar essa crise, mas podemos 
apontar para seu aspecto macro: no plano social e político, o projeto da modernida-
de era demasiado ambicioso e internamente contraditório e o excesso de promessas 
produziria um deficit irreparável dentro do próprio paradigma (Souza Santos, 2000).

As promessas da modernidade em relação à constituição das sociedades apontavam 
para a plena expressão das subjetividades, a possibilidade de emancipação e o exercício 
da cidadania como possibilidades universais. Essa crença moderna na possibilidade 
universal de mudança produziu empiricamente diferentes atualizações que poderiam 
ser descritas como o que a linguagem marxista denomina “possíveis históricos”. Em 
países onde a tradição democrática era mais forte houve uma tendência à exacerbação 
na área da cidadania em detrimento da expressão da subjetividade e da emancipação, 
com um excesso de normatização disciplinar contra a qual movimentos contemporâ-
neos vêm se insurgindo, por exemplo, nos países nórdicos europeus. Em países onde os 
direitos civis eram privilégio de poucos nobres, a ênfase na emancipação empobreceu 
o desenvolvimento da cidadania e subjetividade, gerando despotismo, totalitarismo ou 
reformismo autoritário, como ocorreu com o projeto socialista no leste europeu. Nos 
países periféricos, que se desenvolveram à margem da revolução moderna, encontram-
-se todas as combinatórias nos diferentes estratos da população. Em nosso país, os 
psicólogos, frequentemente oriundos de classes médias, com sua ênfase na subjeti-
vidade, correm o risco de construir práticas pouco atentas às questões da cidadania 
e emancipação, contribuindo para uma cultura narcisista e dissociada da realidade 
social, presente em estratos da população que se beneficiam da desigualdade social.

Não se trata de negar nossos conhecimentos, mas de nos interrogarmos, seguindo 
Foucault (1979), quais outros conhecimentos nossa ciência suprime, que formas 
de vida desqualifica. Este é o primeiro passo para realizarmos a chamada segunda 
ruptura epistemológica:  estabelecer o diálogo entre os discursos, métodos e técnicas 
científicas e os discursos, métodos e técnicas geradas pelo senso comum, tarefa ética 
por excelência que nos tornará capazes de gerar práticas úteis à população.

Temos que começar com uma definição positiva do senso comum. Destaco al-
gumas características úteis para um terapeuta sistêmico empenhado em construir 
conversações colaborativas com seus consultantes.

O senso comum é pragmático e prático; reproduz-se colado às trajetórias e às 
experiências de vida de um grupo social determinado e, nessa correspondência, 
se afirma e dá segurança; é transparente e evidente... superficial..., mas por isso 
mesmo exímio em captar a profundidade horizontal das relações conscientes 
entre as pessoas... não resulta de uma prática especificamente orientada para 
produzir: reproduz-se espontaneamente no suceder cotidiano da vida... é 
retórico e metafórico; não ensina, persuade. (Souza Santos, 1995, p.56).

A ruptura que cavou a trincheira entre os cientistas e as pessoas comuns transformou-
-as ipso fato em iletradas em relação a textos de importância vital para elas próprias, 
como as aquisições da medicina, da pedagogia e da psicologia, para ficarmos em 
áreas próximas à nossa prática. Os novos movimentos sociais (Souza Santos, 2000) 
colocam em cena novos atores sociais, colocam em jogo novas práticas de mobili-
zação social, são transclassistas e transnacionais – como os movimentos ecológicos, 



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 7-17, agosto 2025.

Terapia sistêmica:  
um novo movimento social?

Helena Maffei Cruz

15
feministas, pacifistas, antirracistas, de excluídos, de defesa dos direitos humanos, 
grupos eclesiásticos, grupos profissionais.

Talvez o melhor exemplo de cientista social que encarnou essa possibilidade de 
ruptura com a ruptura moderna tenha sido Paulo Freire. Impedido de prosseguir 
sua tarefa pedagógica no Brasil, pelo regime militar instalado em 1964, tornou-se 
um “andarilho da utopia”, transformando o ato de alfabetizar em um legítimo Novo 
Movimento Social. Desenvolvendo a Pedagogia da Autonomia, Freire (2001) acreditava 
na educação como transformação do mundo. “Mudar é difícil, porém possível” era 
sua bandeira quando exortava os educadores a compreenderem a “leitura do mundo” 
que fazem os grupos populares.

Para Freire, “nas relações político-pedagógicas com grupos populares não se pode 
desconsiderar seus saberes feitos de experiência” (Freire, 1982, p.90). As explicações 
sobre o mundo, que compreendem a própria inserção das pessoas nesse mundo, é o 
que Freire chama “leitura do mundo” que, a seu juízo, antecede a leitura da palavra. 
Portanto, em cada comunidade, região ou país, sempre buscou o tema que interes-
sava às pessoas, mudando a compreensão da alfabetização de uma técnica para um 
instrumento de leitura do mundo, uma abordagem mais efetiva.

Para Freire (2001), tanto o saber ingênuo como o científico, compartilham a mesma 
base, que ele denominava “curiosidade epistemológica”. É a reflexão crítica sobre a prática 
que os diferencia. Porém, o discurso teórico necessário à reflexão crítica contém outro 
elemento fundamental: a emoção. Por exemplo, além de saber algo sobre uma situação 
de injustiça, é preciso resgatar a emoção ligada a esse conhecimento. Ele a nomeia como 
“raiva justa”, que daria força ao nascimento dos movimentos de transformação social.

O grupo neozelandês Just Therapy (2001), inspirado nas ideias de ação-reflexão de 
Paulo Freire, desenvolveu trabalhos com excluidos de seu país, em sua maioria rema-
nescentes das populações nativas maorí e samoana – cujas culturas desqualificadas 
e descaracterizadas pela colonização britânica cultivam valores relacionados com o 
sagrado, a tradição e o respeito a seus ancestrais, estranhos às abordagens modernas 
em terapia. O respeito pela diferença começa desde a composição da diretoria do 
grupo, constituida por um branco descendente de europeus, um maori e uma samoana. 
É desse grupo – distante geográficamente porém muito próximos nos ideais – que 
sintetizo algumas ideias que me estimularam a postular a contextualização da tera-
pia sistêmica neopradigmática ou pós-moderna como um Novo Movimento Social.

Partindo de observações advindas de sua própria prática, vê-se que muitas vezes 
nós terapeutas inadvertidamente ajustamos as pessoas à pobreza, ao racismo e ao 
sexismo, o que se reflete na afirmação de que “os terapeutas são os barômetros de 
dor na sociedade” (Waldegrave & Tamasese, 2001). Dessa afirmação decorre a res-
ponsabilidade de buscar respostas éticas a histórias de dor. Se percorrermos os anais 
dos últimos Congressos brasileiros e internacionais de terapia familiar, verificaremos 
com que frequência essas preocupações têm permeado as apresentações e quantas 
abordagens respeitosas e culturalmente sensíveis têm sido desenvolvidas.

A escuta de Kiwi Tamasese (Waldegrave & Tamasese, 2001), a samoana do grupo 
neozelandês para as culturas marginalizadas, exprime-se poeticamente:

Dê nome aos seus nomes
Dê nome à sua cultura
Dê nome ao seu posicionamento dentro da nossa sociedade
Dê nome à sua história
Dê nome às suas perdas
Dê nome aos seus mortos



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 7-17, agosto 2025.

NPS 82 | Agosto 202516
Da mesma forma, convida-nos a uma nova identidade:

Dê nome à nossa disciplina
Dê nome às falhas dessa disciplina
Dê nome a seus pontos fortes...
Nomear é, na verdade, um ato de coragem, um ato político, um ato precioso, 
um ato que atribui pertencimento, que leva à sacralidade
Nomear é um ato de liberação
Nomear é, de fato, um ato terapêutico.

Um Novo Movimento Social?

REFERÊNCIAS

Anderson, H., & Goolishian, H. (1988) Human Systems as Linguistic Systems: evolving 
ideas about implications for theory and practice. Family Process, n.27, p.371-393.

Bachelard, G. (1971). Epistemologia. Rio de Janeiro: Zahar Editores.
Bateson, G. (1979). Espiritu y Naturaleza. Buenos Aires: Amarrortu Editores.
Bateson, G. (1985). Pasos Hacia Una Ecologia de la Mente. Buenos Aires: Planeta-Carlos Lohlé.
Epston, D., & White, M. (1990). Narrative Means to Therapeutic Ends. Nova Iorque: W.W. 

Norton & Company.
Foucault, M. (1979). Microfísica do Poder. Rio de Janeiro: Edições Graal.
Freire, P. (1982). Pedagogia do Oprimido. São Paulo: Paz e Terra.
Freire, P. (2001). Pedagogia da Autonomia: Saberes Necessários à Prática Educativa. São Paulo: 

Paz e Terra.
Freud, S. (1927). O Ego e O Id. Edição Standard das Obras Completas, v. XIX.
Fried Schnitman, D. (1995). Hacia Una Terapia de lo Emergente: construcción, complejidad, 

novedad. In: Mac Namee, S. & Gernen, K. J. (Org.). La Terapia como Construcción Social. 
Barcelona/Buenos Aires/Cidade do México: Editorial Paidós. P.253-275.

Fried Schnitman, D. (1996). Novos Paradigmas Cultura e Subjetividade. Porto Alegre: Artes 
Médias.

Fried Schnitman, D. (2000). Terapia como Prática Social Generativa: Perspectivas e Habilidades. 
In: Cruz, H. M. (Org.). Papai, Mamãe, Você… e Eu? Conversações Terapêuticas em Famílias 
com Crianças. São Paulo: Casa do Psicólogo.

Gergen, K. (1992). El Yo Saturado - Dilemas de Identidad em el Mundo Contemporáneo. 
Barcelona: Ediciones Paidós.

Grandesso, M. (2000). Sobre a Reconstrução do Significado: Uma Análise Epistemológica e 
Hermenêutica da Prática Clínica. São Paulo: Casa do Psicólogo.

Guareschi, N. (1999). Políticas de Identidade: uma Breve Concepção. Educação, ano XXII, 
n.39, set./1999, p.7-26.

Larraín, J. (2001). Identidad Chilena. Santiago: LOM Ediciones.
New Zeland Just Therapy Team (2001)– Just Therapy Workshop. São Paulo: APTF 

Associação Paulista de Terapia Familiar, jun./2001.
Pakman, M. (1991). Uma Actualizacion Epistemológica de las Terapias Sistêmicas. Berkshire: 

Curso Intensivo sobre Terapia Familiar Sistêmica, Departament of Psychiatry at Berkshire 
Medical Center and Family Center of the Berkshires.

Slugoski, B. R. & Ginsburg, G. P. (1989). Ego Identy and Explanatory Speech. In: Shotter, J. 
& Gergen, K. J. (Org.). Texts of Identity. Londres: Sage Publications.



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 7-17, agosto 2025.

Terapia sistêmica:  
um novo movimento social?

Helena Maffei Cruz

17
Souza Santos, B. (1995). Pela Mão de Alice: o Social e o Político na Pós-Modernidade. São 

Paulo: Editora Cortez.
Souza Santos, B. (2000). Introdução a uma Ciência Pós-moderna. Rio de Janeiro: Edições Graal.
Vasconcellos, M. J. E. (2002). Pensamento Sistêmico – O novo paradigma da ciência. Campinas: 

Papirus.
Waldegrave, C. & Tamasese, K. (2001). Algumas Ideias Centrais no Método da Just Therapy. 

Nova Perspectiva Sistêmica, ano X, n.1, ago./2001, Rio de Janeiro.
White, M. (1994). Guias para Una Terapia Familiar Sistêmica. Barcelona: Editorial Gedisa.
White, M. (1997). Narratives of Therapists’ Lives. Adelaide: Dulwich Centre Publications.

HELENA MAFFEI CRUZ
Socióloga e psicóloga, com formação em psicanálise pelo Instituto Sedes Sapientiae 
e em terapia familiar pelo Instituto de Terapia de Família do Rio de Janeiro. Mestre 
em psicologia clínica pela PUC-SP, é terapeuta de adultos, crianças, famílias e casais. 
Foi sócia-fundadora, docente e supervisora do Instituto FAMILIAE (1991-2015) e 
sócia-fundadora da Associação Paulista de Terapia Familiar – APTF (1993), da qual 
foi secretária da diretoria (1996-1997) e vice-presidente (2000-2001). Editora asso-
ciada da revista Nova Perspectiva Sistêmica desde 2006.
https://orcid.org/0000-0002-0073-3197
E-mail: helenamcruz@uol.com.br


