
ARTIGOS

BRUNO LENZI 1

1 Assim - Associação 
Instituto Movimento, 

Florianópolis, SC, Brasil

TERAPIA DO OPRIMIDO: A PRESENÇA DE PAULO 
FREIRE EM PRÁTICAS DIALÓGICAS LIBERTADORAS

TERAPIA DEL OPRIMIDO: LA PRESENCIA DE PAULO FREIRE  
EN PRÁCTICAS DIALÓGICAS LIBERADORAS

THERAPY OF THE OPPRESSED: PAULO FREIRE’S PRESENCE  
IN LIBERATING DIALOGICAL PRACTICES

RESUMO: Este artigo visa apresentar uma síntese articulando conceitos do dialogismo de Paulo Freire 
e as práticas colaborativas-dialógicas desde Harlene Anderson. Ao longo do texto exploro os aspectos de 
uma terapia do oprimido: desenvolvida com, não para, geradora de poder com e agenciamento crítico, 
bem como criatividade na construção de realidades relacionalmente libertadoras. Uma prática investiga-
dora do problema, da indignação, do desconforto, com rigor, para desenvolver saber desde a experiência e 
respostas situacionalmente coerentes à sustentabilidade sobre o processo criativo. Onde o próprio desen-
volvimento dialógico é resultado emancipador, conscientizador dos envolvidos. Esta é uma práxis dialógica 
radical rumo a transformação das realidades e relacionamentos opressores. 

Palavras-chave: Paulo Freire, terapia colaborativa dialógica, construcionismo social, prática política.

RESUMEN: Este artículo tiene como objetivo presentar una síntesis que articula conceptos del dialogis-
mo de Paulo Freire y las prácticas dialógicas colaborativas de Harlene Anderson. Al largo de este texto, 
exploro los aspectos de una terapia de los oprimidos: desarrollada con, y no para, generar poder-con y 
agencia crítica, así como creatividad en la construcción de realidades relacionales liberadoras. Una prác-
tica que investiga rigurosamente el problema, la indignación y el malestar, para desarrollar conocimiento 
a partir de la experiencia y respuestas situacionalmente coherentes para la sostenibilidad  del proceso 
creativo. Donde el desarrollo dialógico en sí mismo es un resultado emancipador, que conscientiza a los 
involucrados. Se trata de una praxis dialógica radical para transformar realidades y relaciones opresivas. 

Palabras clave: Paulo Freire, terapia colaborativa dialógica, construccionismo social, práctica política.

ABSTRACT: This article aims to present a synthesis articulating concepts of dialogism, by Paulo Freire, 
and collaborative-dialogic practices, by Harlene Anderson. Throughout the text, I explore the aspects of 
a therapy of the oppressed: developed with, not for, generating power-with and critical agency, as well 
as creativity in the construction of relationally liberating realities. A rigorous practice that investigates the 
problem, indignation and discomfort,  to develop knowledge from experience and situationally coherent 
responses to the sustainability of the creative process. Where the dialogical development itself is an eman-
cipatory result, raising awareness for those involved. This is a radical dialogical praxis toward transforming 
oppressive realities and relationships.

Keywords: Paulo Freire, collaborative-dialogic therapy, social constructionism, political practice.

Recebido em: 13/08/2024
Aceito em: 25/06/2025

https://www.doi.
org/10.38034/nps.

v34i82.810



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 28-43, agosto 2025.

Terapia do oprimido:  
a presença de Paulo Freire 
em práticas dialógicas 
libertadoras

Bruno Lenzi

29INTRODUÇÃO

Com a publicação do novo livro de Harlene Anderson1, os praticantes colaborati-
vos dialógicos foram apresentados a novas reflexões acerca da questão do poder em 
nossas práticas. Embora o entendimento crítico do poder seja inerente a uma prática 
baseada no não saber, falar de forma clara e objetiva sobre as maneiras pelas quais o 
praticante pode exercer um poder dominador sobre seus parceiros dialógicos amplia 
as formas como compreendemos e percebemos nosso exercício de poder.

Na minha prática, tenho me inspirado em Paulo Freire (1987) para refletir sobre 
o exercício do poder junto ao oprimido: um poder libertador, crítico à dominação 
cultural presente em uma sociedade individualista. Neste artigo, busco apresentar 
as conexões possíveis entre as práticas colaborativo-dialógicas e a pedagogia do 
oprimido de Paulo Freire a partir da experiência com pessoas que recorrem à terapia 
como recurso de ajuda e que se percebem, ao longo de um processo que se propõe 
libertador, mais conhecedoras de si mesmas e mais críticas em relação às formas como 
a sociedade, estruturalmente dominadora, buscou depositar em suas consciências 
saberes e linguagens alienantes de sua realidade e de suas possibilidades históricas 
(Freire, 1987).

Um segundo objetivo, ou esperança, é que a leitura deste texto possa provocar 
uma reflexão crítica e uma conscientização sobre as contradições que podem estar 
presentes em nossas próprias práticas, nas quais, inadvertidamente, podemos exercer 
dominação sobre nossos clientes. Isso exigirá coragem para abraçar a incerteza e re-
jeitar as seguranças que aprisionam (Freire, 1987), abrindo espaço para a criatividade 
necessária à vivência de uma libertação com o oprimido, mutuamente transformadora 
e sustentada por uma prática incapaz de gerar opressão, radicalmente dialógica.

Nas próximas páginas, articularei a proposta da pedagogia do oprimido com con-
ceitos das práticas colaborativas-dialógicas e do Construcionismo Social, visando à 
formulação de um projeto político para uma terapia do oprimido. O percurso será 
iniciado com os temas do medo da liberdade e da postura de não-saber; em seguida, 
abordarei o estar com (withness) e o poder com; depois, discutirei os conceitos de 
consciência e conscientização; o opressor em nós e os personagens internos; e, por 
fim, a dialogicidade libertadora. Como encerramento, será apresentada uma síntese da 
revisão bibliográfica, propondo os contornos de uma terapia dialógica do oprimido.

CONSCIENTIZAÇÃO E PODER COM

A Pedagogia do Oprimido é construída com ele, e não para ele, na luta pela re-
cuperação de sua humanidade. Faz da opressão e de suas causas objeto de reflexão 
dos próprios oprimidos, da qual decorre o engajamento necessário na luta por sua 
libertação (Freire, 1987). A ação de um educador revolucionário identifica-se com a 
dos educandos e deve orientar-se no sentido da humanização de ambos. Nossa tarefa 
é saber com as pessoas, estando a serviço da libertação. Trata-se de uma postura de 
convivência e simpatia, nunca de imposição ou de mera justaposição. Isso implica 
comunicar-se em torno de uma realidade comum, sendo presença pública e atenta 
ao entorno, sua alteridade situacional.

Resistimos à influência exercida por meio do controle dos pensamentos e das 
ações, que leva ao ajustamento passivo ao mundo e inibe o poder de criar e de atuar. 
Optamos por abraçar a incerteza como estratégia de fortalecimento diante de meca-
nismos de controle (Freire, 1980, 1987).

1  Anderson ,  H .  &  
Gehart, D. R.(Ed.). (2023). 
Collaborative-Dialogic 
Practice: Relationships and 
Conversations that make a 
Difference Across Contexts 
and Cultures. Routledge.



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 28-43, agosto 2025.

NPS 82 | Agosto 202530
A realidade não pode ser transformada senão quando o sujeito descobre que ela é 

modificável, e que ele próprio pode agir para modificá-la. É preciso, portanto, fazer 
da conscientização o primeiro objetivo de toda a educação: antes de tudo, provocar 
uma atitude crítica e reflexiva, comprometida com a ação. Desde o início, nossos es-
forços devem responder aos dos participantes, comprometendo-se com o pensamento 
crítico e com a busca mútua por humanização. Esses esforços devem caminhar lado a 
lado com uma profunda confiança nas pessoas e em seu poder criador (Freire, 1980).

A busca do tornar-se não pode ocorrer no isolamento ou no individualismo, mas 
sim na comunhão e na solidariedade dos existires. Por isso, ela é inviável nas relações 
antagônicas entre opressores e oprimidos. Ninguém pode ser autenticamente se impede 
que outros também o sejam. Essa é uma exigência radical. O tornar-se buscado por 
meio do individualismo conduz à lógica do ter mais, egoísta, excludente, que representa, 
na verdade, uma forma de ser menos, uma desumanização. O tornar-se de alguns não 
pode servir como obstáculo ao tornar-se dos demais, pois isso os esmaga (Freire, 1987).

A conscientização é, nesse sentido, um teste da realidade. Quanto mais consciência, 
mais se desvela a realidade; mais se compreende a raiz do seu significado, a partir do 
qual se pode analisá-la criticamente. Por essa razão, ela não se reduz a uma postura 
intelectualizada ou distante. A conscientização não pode existir fora da práxis, ou 
seja, fora da unidade dialética entre ação e reflexão. Essa unidade constitui, de forma 
permanente, o modo de ser e de transformar o mundo que nos caracteriza como 
sujeitos históricos.

A conscientização é também consciência histórica: é inserção crítica na história e 
implica assumir o papel de sujeitos que fazem e refazem o mundo. Ela exige que as 
pessoas criem sua existência a partir do material que a vida lhes oferece. Conscientizar-
se é tomar posse da realidade. É reconhecer os mitos que a distorcem e que colaboram 
para manter a estrutura dominante. E, sobretudo, é alcançar a plena realização do 
trabalho humano: a transformação permanente da realidade em direção à libertação 
do povo (Freire, 1980).

O MEDO DA LIBERDADE

Freire (1987) abre seu projeto discutindo a incerteza e o medo da liberdade, um 
medo do qual muitas vezes não se tem consciência e que nos leva a privilegiar a 
segurança e o conhecido em detrimento de uma liberdade arriscada. No entanto, 
um facilitador dialógico comprometido com a libertação das pessoas propõe o 
exercício rumo à incerteza: abandona os conhecimentos que aprisionam conversas, 
pessoas e realidades para se inserir na realidade desconhecida do outro, interessado 
em conhecê-la de forma íntima e respeitosa com o objetivo de melhor participar de 
sua transformação.

O oprimido tende a absolutizar sua própria ignorância em benefício do opressor 
e daqueles que, como ele, convertem-se em juízes e mantenedores de todo o saber. 
Desse modo, a opressão encontra, na lógica dos sistemas de desenvolvimento huma-
no, um instrumento privilegiado para fazer aceitar e prolongar o status quo. Ou seja, 
sob o pretexto de promover o desenvolvimento e a integração social, esses serviços 
podem contribuir para aprofundar e legalizar um abismo cada vez mais profundo 
entre as classes sociais.

Em uma psicologia que compreende os processos humanos como desenvolvimento 
de identidade e expansão da linguagem, ou mesmo como ampliação do repertório 
comportamental, podemos perceber que vivemos situação semelhante à da pedagogia. 



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 28-43, agosto 2025.

Terapia do oprimido:  
a presença de Paulo Freire 
em práticas dialógicas 
libertadoras

Bruno Lenzi

31
Os métodos forjados na opressão não podem, sob pena de contradição, servir à 
libertação (Freire, 1980).

Cabe ao povo a palavra no processo histórico-cultural. A práxis conscientiza as 
contradições do mundo humano, contradições que, com o tempo, tornam-se insu-
portáveis à acomodação. Essa é a base do dialogismo como prática de liberdade. Os 
dominadores mantêm o monopólio da palavra, com a qual mistificam, massificam 
e dominam. Aprender a renunciar ao monopólio da palavra e dividi-la é um apren-
dizado difícil, porém imprescindível.

O praticante dialógico se prepara para conversas corajosas. Ele não teme o desvela-
mento do mundo, não teme o encontro autêntico com o povo. Não controla o ritmo, 
o tom ou o conteúdo das falas, muito menos exerce poder sobre as pessoas. Ele não 
se percebe como libertador do oprimido, mas, com ele, compromete-se e experiencia 
o desenvolvimento mútuo do saber. Trata-se de um movimento de desapego de uma 
generosidade que, para se concretizar, necessita da permanência da injustiça, de uma 
ordem social sustentada no desalento e na miséria (Freire, 1987).

A verdadeira generosidade está em uma prática voltada a garantir que o oprimido 
não precise suplicar, mas que, juntos, trabalhemos para transformar o mundo. “Este 
ensinamento e este aprendizado têm de partir dos oprimidos e dos que se solidari-
zam com eles” (Freire, 1987, p. 31). E continua: “o opressor só se solidariza com os 
oprimidos quando o seu gesto deixa de ser um gesto piegas e sentimental, de caráter 
individual, e passa a ser um ato de amor àqueles. Quando, para ele, os oprimidos 
deixam de ser uma designação abstrata e passam a ser as pessoas concretas, injusti-
çadas e roubadas” (p. 36).

Quando Freire fala de roubo, ele se refere também ao roubo da palavra dos opri-
midos, de sua voz. Isso implica exercitarmos a incerteza e o não-saber como forma de 
dar lugar à voz, convidar a voz, provocar a voz no povo oprimido. Trata-se de resistir 
ao treinamento social que recebemos, recusando presentear saberes, fazer depósitos, 
domesticar, prescrever ou controlar pensamentos e ações. Essas práticas conduzem 
ao ajustamento ao mundo e inibem o poder criativo das pessoas.

Qualquer situação em que algumas pessoas se veem autorizadas a proibir outras 
de serem agentes de suas próprias buscas configura uma situação violenta. Fazer 
de alguém um objeto é aliená-lo de suas decisões, transferindo-as a outros (Freire, 
1987). Nossa ação deve, portanto, orientar-se no sentido da humanização de todos os 
envolvidos, promovendo um pensar autêntico, e não uma entrega de saber. Buscamos 
o conhecimento dialogicamente com o povo, que é a voz privilegiada na elaboração 
de um mundo mais justo. 

Dialogia freiriana e a postura de não-saber

Na prática colaborativa dialógica, o não-saber refere-se à nossa postura frente 
aos diferentes conhecimentos e à forma como nos relacionamos com eles, conforme 
proposto por Anderson (2009, 2023b). Significa encontrar os clientes com interesse 
genuíno em conhecê-los em suas complexidades, ao nos afastarmos do saber sobre, 
um saber simplificador e generalizante, para construirmos conhecimento a partir de 
suas experiências, baseando-nos em seus relatos, compostos por seus conteúdos e não 
por entendimentos prévios. Envolve aceitar a vulnerabilidade da incerteza inerente 
a todo novo relacionamento; a intencionalidade aqui é aprender e nos permitir ser 
transformados pelo conhecimento produzido na relação.

Em sua recente publicação, Anderson (2023b) retoma o conceito de não-saber, 
alertando-nos sobre os riscos de supor o que a pessoa precisa antes mesmo de ter-
mos tempo de qualidade para investigar sua experiência. Proceder dessa forma é 



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 28-43, agosto 2025.

NPS 82 | Agosto 202532
nos privar de informações essenciais e, ainda, arriscar a reprodução de estruturas 
socialmente construídas que podem não favorecer os envolvidos. Assim, o não-saber 
configura-se como uma postura ética e política diante da opressão e do domínio de 
uns sobre os outros.

Para evitar a dominação por parte do praticante dialógico, Strong (2015) nos 
convida a um compromisso rigoroso com a maneira como compartilhamos nossas 
curiosidades, julgamentos, esforços e resultados com os envolvidos, ou seja, um 
rigor na construção conjunta do processo dialógico. Isso significa manter-se local 
em qualquer afirmação, valorizando o contexto e as vozes presentes como recurso 
fundamental para a sustentabilidade do diálogo. O desenvolvimento desse rigor 
ocorre nas colaborações guiadas por um exercício contínuo de formas de seguirmos 
juntos. Contudo, o autor alerta que o rigor, sozinho, pode paralisar o processo; por 
isso, ele deve ser equilibrado com imaginação, criatividade e incerteza (Strong, 2015).

Bava (2023) colabora com essa perspectiva ao relacionar a incerteza às práticas 
de dominação. Ela nos convida a nos inclinarmos ao desconforto da incerteza como 
um movimento político, resistindo à performance de especialistas como demons-
tração de superioridade e domínio do saber. A resistência, nesse caso, não é reativa, 
mas orientada ao relacionamento e à sua transformação a partir do espaço e do 
processo dialógico. Trata-se, portanto, de uma orientação para a incerteza que nos 
impulsiona a permanecer em diálogo, a observar, a investigar de vários ângulos e a 
partir de diferentes aspectos, até que se abram espaços espontâneos de possibilidade 
para responder ao que nos é provocado, sempre em colaboração com os envolvidos 
na prática (Bava, 2023).

Freire desenvolve conceitos semelhantes. Convicto de que não podemos ter expec-
tativas de resultados nem traçar caminhos a priori, pois isso significaria desrespeitar 
a visão de mundo dos envolvidos, ele caracteriza esse gesto como uma forma de 
invasão cultural (Freire, 1987). Ao invés disso, precisamos investigar com o povo as 
contradições que vivem, suas situações existenciais e os desafios que exigem respostas 
no nível da ação. É nesse movimento investigativo que se inaugura o diálogo como 
prática libertadora: a investigação dos temas geradores. Investigar temas geradores 
é investigar a linguagem do povo, seu pensar e agir no mundo, sua práxis. Ao des-
creverem suas realidades, os sujeitos passam a perceber como atuam nas situações 
investigadas e chegam ao que Freire chama de “percepção da percepção anterior” 
(Freire, 1987, p. 109). Nesse processo dialógico e dialético, constroem uma nova visão 
da realidade e desenvolvem novos conhecimentos, aperfeiçoando-se na habilidade 
investigativa crítica.

Anderson (2009, 2023b) destaca que alcançar segurança em uma prática dialógica 
requer treinamento na escuta sem julgamento, no entendimento sem preencher lacunas 
com pré-conhecimentos e na reflexão sobre nosso impulso de editar identidades ou 
solucionar problemas prematuramente. Em vez disso, devemos incentivar o agen-
ciamento do cliente na experimentação de novas ideias, participando com nossas 
perguntas, reflexões e sentimentos para expandir a expressão e afirmar sua identidade. 
Trata-se de promover um espaço de intimidade que convida todos os participantes 
a se ouvirem sem interrupções, investigando juntos os recursos e desafios rumo aos 
futuros desejados. O potencial de desenvolvimento de um conhecimento constru-
ído em investigação mútua e colaborativa é extraordinário quando nos mantemos 
coerentes com o saber local das pessoas, sua história e cultura, suspendendo nosso 
saber profissional em nome da alteridade e da construção sob medida.

Na busca pela voz do oprimido, Freire (1980) localiza seus temas nas situações-
-limite. No entanto, essas descrições podem estar ocultas, vagas ou inexpressas. Isso 
exige uma escuta e investigação rigorosa por parte do praticante dialógico. As ações 



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 28-43, agosto 2025.

Terapia do oprimido:  
a presença de Paulo Freire 
em práticas dialógicas 
libertadoras

Bruno Lenzi

33
libertadoras devem emergir do tema gerador e da forma como ele é percebido. A 
temática precisa ser significativa. Quando um grupo não expressa um tema gerador, 
o que poderia parecer ausência de temas, isso revela, na verdade, um tema trágico: 
o silêncio. Um silêncio que resulta de uma estrutura de mutismo diante da força 
esmagadora das situações-limite.

Procurar um tema gerador é procurar o pensamento do povo sobre a realidade e 
sua ação sobre ela, expressa em sua práxis, ou seja, na ação-reflexão, ou responsividade 
reflexiva. À medida que as pessoas adotam uma atitude ativa na exploração de suas 
temáticas, sua consciência crítica da realidade se aprofunda. Seus desejos, aspirações, 
sonhos e objetivos não são elementos externos ou estáticos, mas históricos. Portanto, 
só podem ser compreendidos junto às pessoas que os vivenciam, que os corporificam 
e à realidade à qual se referem (Freire, 1980).

O não-saber é a nossa porta de entrada para o diálogo com o oprimido e a constru-
ção de confiança. Os ataques ao não-saber denunciam o opressor internalizado pela 
cultura dominante. A confiança no povo é pré-condição indispensável para qualquer 
mudança verdadeiramente revolucionária. A pressa por respostas ou comportamentos 
padronizados revela não apenas desinteresse na libertação, mas descrença na capacidade 
de tornar-se do outro. A tarefa fundamental, nosso compromisso histórico, é superar 
a situação-limite do ser-para-outro, dominado, e afirmar o tornar-se ser-para-si. Sem 
isso, as sociedades continuarão imersas na cultura do silêncio que, sendo fruto das 
estruturas de dependência, as reforça. Há, portanto, uma relação necessária entre 
dependência e silêncio. Ser silencioso não é não ter palavra, mas seguir as prescrições 
daqueles que falam e impõem sua voz. Alcançar o estado de ser-para-si representa, 
para as sociedades subdesenvolvidas, o que Freire chamou de “a possibilidade não 
experimentada” (Freire, 1980, p. 60).

Em consonância com essa perspectiva, como praticantes colaborativos dialógicos, 
Lenzi e Costa (2023) evidenciam que o processo de ouvir, perguntar, refletir e construir 
o tema gerador pode, por si só, ser um momento gerativo para os participantes. Ao 
sentir, perguntar-se e nomear sua realidade, aspectos da vida são revelados, iniciando 
a dinâmica da reflexão crítica sobre o modo como se relacionam com tais descrições. 
No entanto, os participantes podem ter pouca prática na nomeação de suas realidades 
ou podem se sentir intimidados ao fazê-lo. Nesses casos, os facilitadores do diálogo 
podem recorrer a seus próprios sentimentos na relação, escutando os silêncios, os 
gestos, os fragmentos iniciais, para convidar novas palavras, encorajamento e expres-
são de si (Lenzi & Costa, 2023).

A percepção ingênua da realidade, da qual resultava a postura fatalista, cede lugar 
a uma percepção reflexiva, capaz de perceber-se. E, porque é capaz de perceber-se ao 
mesmo tempo em que percebe a realidade que lhe parecia em si inexorável, é capaz 
de objetivá-la. Por isso mesmo é que, qualquer que seja a situação em que alguns 
homens proíbam aos outros que sejam sujeitos de sua própria busca, instaura-se uma 
situação violenta. Não importa quais sejam os meios utilizados para essa proibição: 
fazer dos outros objetos é aliená-los de suas decisões, que passam a ser transferidas 
a outro ou a outros.

Isso implica que o acercamento às massas populares deva ocorrer não para levar-
-lhes uma mensagem salvadora, em forma de conteúdo a ser depositado, mas sim 
para, em diálogo com elas, conhecer não apenas a objetividade em que estão inseridas, 
mas também a consciência que têm dessa objetividade, os vários níveis de percepção 
de si mesmas e do mundo em que e com o qual estão (Freire, 1987).

À medida que o povo expressa sua temática, vai percebendo como atuava ao viver 
a situação analisada, chegando ao que chamamos anteriormente de percepção da 
percepção anterior. Percebe, então, a realidade de forma diferente e, ao ampliar o 



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 28-43, agosto 2025.

NPS 82 | Agosto 202534
horizonte do perceber, passa a surpreender mais facilmente, na sua visão de fundo, 
as relações dialéticas entre uma dimensão e outra da realidade.

É precisamente nesses grupos que percebemos o poder conscientizador da escuta 
de múltiplas realidades e problemas. A conscientização deve ser iniciada desde a 
investigação temática e não deve parar no mero reconhecimento subjetivo da situa-
ção. Pelo contrário, deve preparar as pessoas no plano da ação para a luta contra os 
obstáculos à sua humanidade (Freire, 1987).

Reforçamos essa conexão com Freire e com o conceito de “ser para si” ao falarmos 
de espontaneidade, autenticidade e desenvolvimento crítico de si. Fazemos pergun-
tas e utilizamos a imaginação e a atividade relacional para o desenvolvimento de si 
com o outro, reconhecendo os entornos sociais que são companheiros do processo e 
aqueles que o desafiam. Procuramos alcançar algo que está próximo de nós, mas que 
é sutilmente novo ou diferente do que já possuímos, o novo que é inerente à ação-
-reflexão do diálogo. A conscientização das vontades e das possibilidades de ação, 
de resposta, é um processo generativo, de contínua busca do ser para si, de práxis 
libertadora (Lenzi & Costa, 2023).

A partir da filosofia da linguagem de Wittgenstein, entendemos que querer, imaginar, 
pensar, entre outros, são habilidades desenvolvidas historicamente e relacionalmente. 
Trata-se de um modo de agir expresso na linguagem. Seu domínio é uma instituição 
cultural, aprendida no fluxo da vida, espontânea à nossa forma de vida e de intera-
ção uns com os outros. Seus critérios são públicos e envolvem o desenvolvimento 
das capacidades de descrição e de uso da linguagem em direção ao entendimento. 
Desenvolvidas na e pela linguagem, essas capacidades podem ser transformadas em 
direção ao ser para si, à libertação (Hebeche, 2003).

A investigação temática das situações-limite, dos temas geradores e das inquieta-
ções relacionais envolve a investigação do próprio pensar do povo, um pensar que 
não se dá fora das pessoas, nem em uma só pessoa, nem no vazio, mas nas e entre as 
pessoas, sempre em referência à realidade. Não posso pensar pelos outros, nem para 
os outros, tampouco sem os outros. A investigação do pensar do povo não pode ser 
feita sem ele, mas com ele, como sujeito de seu pensar. A superação não ocorre no 
ato de consumir ideias, mas no de produzi-las e transformá-las em ação e comuni-
cação. Somos porque estamos em situação. E seremos tanto mais quanto, além de 
pensarmos criticamente sobre nossa forma de estar, também atuarmos criticamente 
sobre a situação em que nos encontramos (Freire, 1987).

Ninguém educa ninguém, ninguém educa a si mesmo: as pessoas se educam 
entre si, mediadas pelo mundo. Uma prática dialógica problematizadora, de caráter 
autenticamente reflexivo, implica um constante desvelamento da realidade. Busca-se 
a emersão das consciências, de modo que resulte sua inserção crítica na realidade. 
Quem atua sobre as pessoas para, doutrinando-as, adaptá-las cada vez mais a uma 
realidade que deve permanecer intocada são os dominadores. Não podemos, a não 
ser de forma ingênua, esperar resultados positivos de um programa, seja educativo, 
num sentido mais técnico, seja de ação política, se, desrespeitando a particular visão 
de mundo que o povo tem ou esteja tendo, ele se constituir numa espécie de invasão 
cultural, ainda que realizada com as melhores intenções. Mas invasão cultural, sempre.

Devemos propor ao povo, por meio da aprendizagem das contradições básicas em 
suas experiências, sua situação existencial concreta e presente como um problema 
que o desafia e exige uma resposta não apenas intelectual, mas também no nível da 
ação. Nunca apenas dissertar sobre ela e jamais oferecer-lhe conteúdos que pouco 
tenham a ver com seus anseios (Freire, 1987).

Os facilitadores convencidos pela ideologia dominante veem a si mesmos como 
os promotores do povo. Os programas de sua ação, como qualquer bom teórico da 



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 28-43, agosto 2025.

Terapia do oprimido:  
a presença de Paulo Freire 
em práticas dialógicas 
libertadoras

Bruno Lenzi

35
ação opressora indicaria, envolvem suas próprias finalidades, convicções e anseios. 
Não há necessidade de ouvir o povo, pois, na lógica desses facilitadores, o povo, 
incapaz e inculto, precisa ser educado por eles para sair da indolência que provoca 
o subdesenvolvimento.

De forma análoga, lhes parece absurda a afirmação de que é indispensável ouvir o 
povo para a organização do conteúdo programático da ação educativa. Isso porque, 
para eles, a ignorância absoluta do povo não lhe permite outra coisa senão receber 
os seus ensinamentos.

Mesmo os bem-intencionados, ou seja, aqueles que não utilizam a invasão como 
ideologia, terminam por descobrir, em suas experiências, que certos fracassos de 
sua ação não se devem a uma inferioridade natural da pessoa simples do povo, mas 
à violência de seu invasor. Sentimos, então, a necessidade de renunciar às nossas in-
vasões culturais, de superar a dualidade em que nos encontramos, de dominadores e 
dominados. Isso significa renunciar a todos os mitos que sustentam a ação invasora 
e construir uma ação dialógica. Significa, por isso mesmo, deixar de estar sobre ou 
dentro, como estrangeiros, para estar com, como companheiros.

O medo da liberdade pode, então, instalar-se. E esse medo, nos técnicos que sequer 
chegaram a fazer a descoberta de sua ação invasora, é ainda maior quando se lhes 
fala do sentido desumanizante dessa ação (Freire, 1987).

Nas práticas colaborativas dialógicas, evitamos invasões ao buscar as comunidades 
de inteligibilidade e reconhecê-las como os limites linguísticos que circunscrevem 
nossa interação. Ultrapassar essa fronteira significa encerrar o diálogo. Como tera-
peuta, permaneço atento às comunidades, suas tradições, linguagem e cultura, a fim 
de respeitar seus limites locais e participar da produção de significados a partir da 
experiência situada. Uma participação não invasiva previne riscos de ações sobre as 
quais o cliente não possui autoria nem entendimento crítico (Lenzi, 2020).

Oferecemos, ao povo oprimido, uma parceria interessada na enunciação de seu 
mundo. Convidamo-nos, conjuntamente, a problematizar as circunstâncias que geram 
inquietações, desconfortos e dores. Desenvolvemos, em comunhão, a coragem de 
tomar a palavra que nos foi negada, para resistir ao medo, à submissão e à alienação, 
confiantes na potência criativa das relações dialógicas (Lenzi & Costa, 2023).

A prática colaborativa dialógica é construída com, e não para ou por, as pessoas, 
gerando um “poder-com” que favorece o agenciamento crítico e criativo na constru-
ção de realidades relacionalmente responsáveis. Investiga com rigor os problemas, 
indignações e desconfortos vividos, produzindo conhecimento desde a experiência e 
gerando respostas situacionalmente coerentes, sustentáveis e emancipadoras. O próprio 
processo de construção da resposta já se configura como resultado conscientizador 
e libertador (Bava, 2023; Costa & Grandesso, 2023; Lenzi & Costa, 2023).

As práticas colaborativas dialógicas, na tradição de Bateson, foram frequentemente 
criticadas por não conceitualizarem o poder. Essa crítica, porém, revela uma com-
preensão limitada da noção de poder, historicamente colonizada por visões capaci-
tistas ou centradas na dominação. No campo da terapia sistêmica e de família, isso 
resultou na cristalização de modelos de poder como “poder para” ou “poder sobre”. 
Em contraste, as práticas colaborativas propõem o “poder-com”, fundamentado na 
interconectividade e interdependência, conceito central nessa abordagem (Bava, 2023).

Ao invés de buscar um poder sobre os discursos, o praticante colaborativo dialó-
gico orienta-se para os tipos de mundo que podemos coconstruir por meio de uma 
ação comunicativa interconectada. Essa orientação se expressa nas conversações com 
(withness talk), chamando atenção ao caráter processual da realidade construída por 
meio de palavras, gestos, sensações, enunciados e interações. A prática colaborativa, 
entendida como projeto político, valoriza essas atividades comunicativas por onde 



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 28-43, agosto 2025.

NPS 82 | Agosto 202536
fazemos sentido, em oposição à concepção tradicional de comunicação como simples 
transferência de informação (Bava, 2023).

Não negamos os efeitos materiais do exercício do poder sobre os outros. Contudo, 
ao propor uma visão expandida e inclusiva de poder, buscamos fortalecer a resistên-
cia às injustiças produzidas por modelos elitistas e dominadores. Essa ampliação se 
ancora na libertação e na colaboração (Bava, 2023).

Abordar o poder a partir de uma perspectiva discursiva implica democratizar a 
produção de conhecimento, o que se realiza através da colaboração. Esse compromisso 
pode ser descrito como uma política da relacionalidade, centrada em conhecimento, 
linguagem e participação. Com isso, o praticante colaborativo dialógico assume uma 
postura crítica, reflexiva e participativa, uma forma de ser no mundo. A postura 
crítica manifesta-se no ceticismo diante das grandes narrativas e se concretiza na 
atenção à produção do saber situada, escutando com curiosidade e permanecendo 
enraizado nos contextos dos participantes. Tal forma de ser não impõe nem sugere, 
mas convida à consciência dos posicionamentos e à percepção do que está sendo 
cocriado. Isso promove reflexividade: facilitamos processos dialógicos e discursivos 
ao cultivar o diálogo interno em ressonância com a conversação entre interlocutores. 
Assim, os praticantes colaborativos dialógicos se engajam ativamente na política e 
prática da coconstrução, ancorados no conhecimento local, na linguagem viva e na 
participação crítica (Bava, 2023).

OPRESSOR EM NÓS E PERSONAGENS INTERNOS

É preciso confiar na capacidade do povo de se engajar na luta por sua própria 
libertação, mas também desconfiar do opressor que nele habita (Freire, 1987). Esse 
opressor, internalizado no processo histórico de dominação, carrega marcas pro-
fundas: preconceitos, desconfiança, e a crença de que o povo não sabe, não pensa, 
não quer (Freire, 1980). Quando os oprimidos reproduzem os modos de vida dos 
dominadores, é porque estes vivem neles. A criação de uma nova cultura, mesmo 
quando necessária, pode ser travada por resíduos culturais interiorizados. Dissolver 
esses mitos exige trabalho cultural consistente.

Para romper essa adesão ao opressor, o “eu” oprimido precisa distanciar-se cri-
ticamente do “tu” opressor e objetivá-lo. Esse movimento exige o reconhecimento 
da contradição que habita a relação. Embora surja o desejo de abandonar a lógica 
invasora, os padrões dominadores encontram-se tão enraizados na espontaneidade do 
oprimido que romper com eles é vivenciado quase como uma morte, a dissolução de 
um aspecto da identidade. No entanto, o “eu” dialógico compreende que se constitui 
em relação ao “tu”. Já o “eu” antidialógico, o opressor internalizado, transforma o “tu” 
em “isso”, desumanizando o outro e convertendo-o em objeto. Por isso, na perspectiva 
dialógica da ação, não se trata de um sujeito que domina um objeto, mas de sujeitos 
que se encontram para nomear o mundo e transformá-lo conjuntamente (Freire, 1987).

O processo de libertação requer que o povo descubra as raízes ocultas de suas ati-
tudes diante da realidade cultural e aprenda a enfrentá-la de forma crítica e criativa. 
O conhecimento, nesse contexto, nasce da análise das relações histórico-culturais que 
moldam a existência. Toda concessão ingênua aos métodos do opressor enfraquece o 
projeto dialógico. Por isso, é necessário um alto nível de compromisso crítico tanto 
dos facilitadores quanto dos participantes (Freire, 1980).

Nas práticas colaborativas dialógicas, o conceito de personagens internos remete aos 
roteiros sócio-históricos que nos constituem. As experiências relacionais significativas 
que vivemos moldam itinerários pelos quais passamos a compreender e responder 



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 28-43, agosto 2025.

Terapia do oprimido:  
a presença de Paulo Freire 
em práticas dialógicas 
libertadoras

Bruno Lenzi

37
ao outro. Em nossos diálogos, muitas vezes recorremos a essas rotas internalizadas, 
ativando modos de ser e estar que fazem sentido dentro da relação situada. Assim, 
respondemos a interações atuais com padrões que remetem a outras experiências 
vividas, produzindo uma responsividade espontânea (Lenzi, 2020).

Ao investigarmos os personagens internos de nossos interlocutores, podemos 
ampliar a compreensão das múltiplas formas de responder disponíveis a cada pessoa. 
Contrastamos linguagens oriundas de diferentes personagens internos com alterna-
tivas possíveis, promovendo consciência sobre quais vozes internas restringem ou 
expandem as ações. A partir dessa escuta-reflexão, é possível praticar uma pronúncia 
mais ética, criativa e responsável no mundo (Lenzi, 2013).

Com isso, pretendemos fortalecer relações baseadas em um novo olhar para nos-
sas respostas: que o povo deixe de se submeter aos personagens internos desejosos, 
impulsivos e restritivos e que, juntos, possamos construir sentidos marcados pelo 
reconhecimento da singularidade e do respeito à alteridade. Somos capazes de ul-
trapassar os limites impostos por jogos de linguagem e formas de vida estabelecidas 
porque nossas habilidades de diálogo, escuta e transformação são desenvolvimentos 
relacionais e, como tal, podem ser reinventadas (Lenzi, 2013).

DIALOGICIDADE LIBERTADORA

O terapeuta comprometido com a libertação das pessoas não se permite ficar 
aprisionado em círculos de segurança, os quais acabam por encarcerar também a 
realidade. Quanto mais ele se insere profundamente nessa realidade, conhecendo-a 
de forma íntima, melhor pode participar de sua transformação. Daí advém a exigência 
pelo radicalismo, tanto para o opressor que se reconhece como tal, quanto para os 
oprimidos que, ao reconhecerem a contradição do opressor, desvelam o mundo da 
opressão e percebem os mitos que a sustentam, caminhando em direção à necessária 
e radical transformação da situação concreta que gera a opressão. Essa exigência ra-
dical, pela transformação objetiva da situação opressora, combate um imobilismo de 
caráter subjetivista, que corrompe a consciência da opressão, convertendo-a em uma 
espera paciente, como se a opressão pudesse desaparecer por si mesma (Freire, 1987).

Uma antropologia que se pretende a serviço da libertação é consciente de que a 
dominação se utiliza da ciência oficial e, frequentemente, de uma ciência supostamente 
neutra para impor sua vontade (Freire, 1980). O dominador fala da realidade como se 
esta fosse imutável, estática, compartimentada e previsível; ou, então, trata de temas 
alheios à experiência existencial dos sujeitos. Neste caso, sua tarefa é preencher os 
sujeitos com o conteúdo da narração, um conteúdo estranho à sua realidade, separado 
da totalidade que o gerou e que poderia dar-lhe sentido. Assim, a interação passa 
a ser um ato de depósito no qual os oprimidos são os receptáculos e, o dominador, 
aquele que deposita. Em vez de comunicar, o dominador emite comunicados que os 
oprimidos recebem passivamente, aprendem e repetem. Essa é a concepção bancária 
do desenvolvimento. O sujeito dialógico não pode sequer presentear com seu conhe-
cimento; ele deve buscá-lo conjuntamente, em diálogo com o povo, participando de 
sua elaboração. Elites dominadoras não pensam junto com as massas pois estas são 
seu contrário antagônico. Pensar com elas significaria a superação dessas elites, o que 
implicaria abdicar do domínio. Precisamos problematizar com os oprimidos, adotar 
uma postura cética diante das explicações depositadas e buscar descrições ancoradas 
nos contextos locais (Freire, 1980).

Strong (2015) parece concordar com o ceticismo de Freire e propõe como recurso 
o conceito de rigor, o qual envolve o reconhecimento de que a ecologia social exerce 



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 28-43, agosto 2025.

NPS 82 | Agosto 202538
papel na motivação da investigação que realizamos e é, ao mesmo tempo, afetada 
por seus resultados. Trata-se de um elemento essencialmente social e cultural. Um 
componente central no pensamento construcionista: a ideia de que as realidades so-
cialmente compartilhadas são também socialmente negociadas. Esse posicionamento 
se diferencia de forma contundente do uso frequente que os objetivistas fazem de 
sua ciência para obter vantagem na política de dominação.

Nossa ação política se expressa por meio da conscientização acerca dos processos 
socioculturais como construções interpretadas por nossa participação ativa. Resistimos 
ao privilégio da teoria ao adotarmos uma postura reflexiva, práxis, e ao mantermos 
uma curiosidade constante sobre as formas pelas quais os participantes constroem 
conhecimento. Valorizamos vozes contextualizadas localmente como estratégia de 
resistência ao papel que as teorias desempenham na manutenção das hierarquias de 
privilégio, seja na academia, seja na prática profissional. A noção de que o conheci-
mento pode ser um instrumento de colonização frequentemente causa choque pois 
gostamos de acreditar em uma ideia de jogo justo. Ainda assim, falhamos ao perceber 
que a atividade de teorizar, como prática acadêmica, é frequentemente privilegiada 
em relação à prática concreta (Bava, 2023).

Na prática colaborativa dialógica, já se afirmou que “nada é feito” (Bava, 2023) e, 
sem reflexividade crítica, isso pode, de fato, ser verdade. A mudança, aqui, ocorre ao 
recusarmos a dicotomia entre objetividade e subjetividade. A realidade social, objetiva, 
não existe por acaso, mas como produto da ação humana; da mesma maneira, não se 
transforma por acaso. Se as pessoas são produtoras dessa realidade e se a realidade, 
numa inversão da práxis, volta-se contra elas e as condiciona, então transformar a 
realidade opressora torna-se uma tarefa histórica dos sujeitos. O essencial é que a 
luta dos oprimidos seja conduzida com o objetivo de superar a contradição em que 
se encontram (Freire, 1987).

O diálogo crítico libertador possui duas dimensões indissociáveis: ação e reflexão, 
em interação radical. Os sujeitos constroem o mundo pela palavra, pelo trabalho, 
pela ação-reflexão. No entanto, dizer a palavra, que é trabalho, que é práxis, que é 
transformar o mundo, não pode ser privilégio de alguns, mas direito de todos. Por 
isso, ninguém pode dizer a palavra sozinho, tampouco dizê-la aos outros como um 
ato prescritivo que rouba a palavra dos demais. Nem para, nem por, a palavra precisa 
ser dita com. A conquista implícita no diálogo é a conquista do mundo pelos sujeitos 
dialógicos (Freire, 1987).

O diálogo deve necessariamente unir agentes conscientes e responsáveis, e não pode 
coexistir com relações de dominação, trata-se de um compromisso com o povo. Como 
ato de liberdade, não pode ser usado como pretexto para manipulação, mas deve ser 
gerador de outros atos de liberdade. Não há diálogo sem humildade. A pronúncia do 
mundo, com a qual os humanos o recriam permanentemente, não pode ser arrogante. 
O diálogo, como encontro entre pessoas que compartilham a tarefa de aprender e agir, 
rompe-se se qualquer uma das partes carece de humildade (Freire, 1987).

Anderson (2009) traz palavras semelhantes ao entendimento de humildade na 
prática colaborativa dialógica, descrevendo-a como um exercício do ser terapeuta. 
Significa encontrar o cliente (e, para além do contexto profissional, qualquer parceiro 
conversacional) e ter interesse em conhecê-lo em sua complexidade. Sua experiência 
é infinitamente mais rica do que qualquer teoria pode explicar. Antes de priorizar a 
pressa em entender, buscamos investir tempo de qualidade em aprender com o outro 
sobre sua experiência. Nós nos colocamos em uma posição de aprendiz, que pergunta 
para conhecer seu parceiro de diálogo; este, por sua vez, esclarece e complexifica seu 
conhecimento para pronunciá-lo ao dialógico, dessa forma transformando-o. Esse 
movimento envolve reconhecer nosso não saber sobre quem se apresenta para nós. 



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 28-43, agosto 2025.

Terapia do oprimido:  
a presença de Paulo Freire 
em práticas dialógicas 
libertadoras

Bruno Lenzi

39
Envolve aceitar a vulnerabilidade de perguntar para sermos informados. A intencio-
nalidade, aqui, é aprender e deixar o relacionamento se desenvolver.

É perigoso nos esquecermos do objetivo fundamental, que é, com o povo, lutar 
pela recuperação da humanidade roubada. Ao revolucionário dialógico, cabe liber-
tar e libertar-se com o povo, não conquistá-lo. Nosso papel não é confrontar o povo 
sobre a nossa visão de mundo, ou tentar impô-la a ele, mas dialogar com ele desde 
a sua realidade e a nossa. Temos de estar convencidos de que a sua visão do mundo, 
que se manifesta nas várias formas de sua ação, reflete a sua situação no mundo em 
que se constitui. Através de sua ação sobre o mundo, as pessoas criam o domínio 
da cultura e da história; são seres da práxis, que é reflexão e ação verdadeiramente 
transformadora, que aceita a realidade material para poder superá-la. A libertação 
autêntica, que é a humanização em processo, não é uma coisa que se deposita nas 
pessoas. É práxis que implica a ação e a reflexão das pessoas sobre o mundo para 
transformá-lo, sendo fonte de conhecimento reflexivo e criação (Costa & Grandesso, 
2023; Freire, 1987).

O antidialógico se impõe ao oprimido na situação objetiva de opressão para, 
através da conquista, oprimir mais, não só economicamente, mas culturalmente 
também, roubando do oprimido conquistado suas palavras, sua cultura. A conquista 
crescente do oprimido pelo opressor aparece, pois, como um traço marcante da ação 
antidialógica. Por isso, sendo ação libertadora dialógica em si, não pode o diálogo ser 
um a posteriori seu, mas sim um concomitante dela. Como as pessoas estão sempre 
libertando-se, o diálogo se torna um permanente da ação libertadora (Freire, 1987).

A manipulação, na teoria da ação antidialógica, tal como a conquista a que ser-
ve, tem de anestesiar as massas populares para que não pensem. Dessa forma, na 
medida em que ambos terapeuta e povo se vão criticando, vai a revolução dialógica 
defendendo-se mais facilmente dos riscos que implicam novas formas de opressão 
e de invasão cultural. Para haver desenvolvimento é necessário: 1. que haja um mo-
vimento de busca, de criatividade; que tenha, no ser mesmo que o faz, seu ponto de 
decisão, uma inquietação geradora de movimento; e 2. que esse movimento se dê 
não só no espaço, mas no tempo próprio do ser, do qual tenha consciência (Freire, 
1987). Os oprimidos só começam a desenvolver-se quando, superando a contradição 
em que se acham, tornam-se seres para si. O diálogo não impõe, não maneja, não 
domestica, não sloganiza. Os que trabalham com a libertação não devem aproveitar-se 
da dependência emocional dos oprimidos. Utilizar sua dependência para aumentá-la 
é a tática do opressor. Problematizar, porém, não é sloganizar, é exercer uma análise 
crítica sobre a realidade do problema (Freire, 1980, 1987).

Há necessidade de um conhecimento tanto quanto possível cada vez mais crítico do 
momento histórico em que se dá a ação, da visão de mundo que tenham ou estejam 
tendo as massas populares, da percepção clara de qual seja a contradição principal 
e o principal aspecto da contradição que vive a sociedade, para se determinar o que 
e o como do testemunho, por um dialógico que é dialético. O testemunho, na teoria 
dialógica da ação, é uma das conotações principais do caráter cultural e pedagógi-
co da revolução. Entre os elementos constitutivos do testemunho, que não variam 
historicamente, estão a coerência entre a palavra e o ato de quem testemunha; a 
ousadia que leva a enfrentar a existência, não só de quem testemunha, mas daqueles 
que escutam o testemunho, cada vez mais à ação; a valentia de amar que, segundo 
pensamos, já ficou claro que não significa acomodação ao mundo injusto, mas trans-
formação deste mundo para a crescente libertação das pessoas. A crença nas massas 
populares, uma vez que é a elas que o testemunho se dá, ainda que o testemunho a 
elas, dentro da totalidade em que estão em relação dialética com a elite dominadora 
afete também a esta, que a ela respondem dentro do quadro normal de sua forma 



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 28-43, agosto 2025.

NPS 82 | Agosto 202540
de atuar. Enquanto na ação antidialógica a manipulação facilita sua dominação, na 
ação dialógica o testemunho, ousado e amoroso, serve à organização (Freire, 1987).

Em nossas práticas comunitárias, a influência de Freire e do testemunho são ain-
da mais claras. Acreditamos que, ao ouvirmos o compartilhar de histórias que são 
evocadas pela escuta dos temas geradores levantados, que carregam aprendizagens 
vividas em primeira pessoa, podemos inspirar a criatividade para uma ação-reflexão 
transformadora, não só da pessoa que está pedindo ajuda, mas de toda a comunidade 
que vive a opressão social, da qual partilhamos conexões a nível cultural. Este é o 
nosso objetivo: compartilhar reflexões para inspirar novas respostas. Nós nos com-
prometemos a evitar sugestões, sob risco de colonização, invasão cultural ou domínio 
por parte de outros participantes. Como facilitadores dialógicos, nossa participação 
visa sustentar o diálogo. Isso se dá pelo incentivo às pessoas falarem de si e de seus 
recursos, contextualizando suas circunstâncias materiais e historicidade, destacan-
do o tema gerador, a inquietação ou desconforto que iniciou a busca que culmina 
nesse testemunho. Suplementar aprendizagem e superação oportuniza a expansão 
do próprio entendimento do participante, o qual, através da troca de testemunhos, 
gera conscientização das múltiplas realidades, objetiva seus contextos e problematiza 
suas responsividades (Lenzi & Demarco, 2022).

Diálogo é o caminho e a busca do praticante colaborativo dialógico. Como con-
ceito, Anderson (2023a) afirma que ele requer um posicionamento inovador, que 
nos dê a liberdade para interagir e responder de forma singular com o interlocutor 
de modo coerente com a pessoa e a situação. Essa perspectiva nos convida a pensar 
criticamente as formas de estarmos com as pessoas que potencializam a oportunidade 
de generatividade, a inovação no pensar e no agir, na ação-reflexão. Como seres hu-
manos, estamos continuamente procurando significância e compreensão, por formas 
de continuar nossas vidas, em uma busca por realizar nossos futuros, em uma busca 
de ser mais e ser para si.

O contexto é um importante participante do diálogo. Isso inclui o contexto histó-
rico, cultural e relacional. E, por estarem em constante mudança, o diálogo deve ser 
sempre espontâneo à situação, emergente da situação. Não pode ser orquestrado ou 
gerenciado, e sua espontaneidade pode nos levar a lugares surpreendentes. Portanto, 
precisamos estar abertos para onde o diálogo nos leva, para fazê-lo sustentável. Por 
ser emergente, tem a capacidade de ser mantido mesmo após a interrupção da troca 
entre interlocutores para ser retomado entre outros participantes. É “como uma força 
que estimula mudança, transformação e progresso” (Anderson, 2023a, p. 12). Dessa 
forma, o processo pode ajudar as pessoas a se adaptarem e responderem de forma 
diferente a futuras circunstâncias.

A qualidade da relação entre os participantes é crítica no processo de construção de 
conhecimento. Podemos entender essa qualidade como um sentimento de conexão e 
confiança. Enquanto falamos, estamos convidando o outro a falar, a responder, para 
podermos ouvi-lo. Essa é a oportunidade do diálogo: falar e ouvir a si e ao outro, sem 
interrupção ou julgamento, de uma forma possivelmente nunca experienciada antes. 
Continuamos a generatividade dialógica através de nossas perguntas curiosas, que 
convidam a repensar, a refletir sobre o processo, que é parte de um pensar-agir, ação-
-reflexão, inovador. No processo de aprendermos sobre o locutor, este pode refletir 
e esclarecer sua descrição, uma expansão de si, integral ao processo transformativo 
do diálogo. Queremos, com isso, criar um sentimento de comunhão, de participação, 
contribuição e responsabilidade compartilhada (Anderson, 2023a).

Algumas ações não convidam ao diálogo, ou podem ser entendidas como anti-
-dialógicas. São, por exemplo, tentar persuadir à concordância, guiar ou influenciar 
os participantes em direção a uma opinião ou solução que não os incluiu em seu 



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 28-43, agosto 2025.

Terapia do oprimido:  
a presença de Paulo Freire 
em práticas dialógicas 
libertadoras

Bruno Lenzi

41
desenvolvimento. Participar de forma a confirmar nossas hipóteses individuais, ou 
de forma a conseguir respostas que queremos ouvir. Basear nossa participação na 
relação em uma figura pré-concebida (Anderson, 2023a).

Anderson (2023a) responde por que o diálogo é tão importante na nossa era. 
Argumenta que, pelas rápidas mudanças no mundo, pelas migrações, pelo colapso de 
fronteiras e pelo fato de costumes, tradições e artefatos culturais serem rapidamente 
alterados ou destruídos, nossas crenças e ideias que sustentam nossas identidades 
parecem estar em risco. Porque, com diálogo, podemos ajudar as pessoas a abordar 
situações difíceis e seu futuro desejado em direção a uma mudança nas suas circuns-
tâncias imediatas e suas realidades relacionais, na crença de que cada um de nós 
pode ser um agente de mudança. O diálogo “nos permite ser humano com outro ser 
humano” (p. 17).

PRÁXIS DIALÓGICA

O processo de terapia do oprimido que desenvolvo difere, porém é tão complexo 
quanto a pedagogia pois não tem o fim da alfabetização, por exemplo. O fim e o pro-
cesso são a conscientização crítica, libertadora, do oprimido. O fim e o processo são 
o diálogo. As perguntas conversacionais podem ser entendidas como a sutileza que 
destaca o aspecto conscientizador da prática. Ouço as respostas sem interromper, pois 
acredito que a interrupção é uma edição da identidade do sujeito pelo facilitador e 
comunica um poder avaliativo do segundo, que busco afastar ao assumir uma posição 
de confiança na expressão e na escuta de si pelo interlocutor. Frequentemente, este 
se surpreende com sua própria expressão, impressiona-se com seu conhecimento 
ao conscientizar-se. Assim, desenvolvemos uma relação colaborativa e dialógica, 
não intervencionista. Estou comprometido em colaborar com a conscientização dos 
meus parceiros conversacionais, desde suas realidades relacionais, principalmente 
motivado pela crítica a práticas alienadoras do agenciamento das pessoas sobre sua 
criatividade para atividades transformadoras ou revolucionárias. Uma investigação 
com não-saber é problematizadora, uma investigação crítica da realidade do pro-
blema em que estamos interessados em aprender, desde a realidade vivida enquanto 
a desvelamos, enquanto emergem as consciências, resultantes de uma investigação 
rigorosa dos temas geradores vividos na realidade local. Então, em diálogo com o 
povo, conhecemos não só a realidade em que se encontram, mas a consciência que 
têm desta realidade, as percepções e aspectos de como veem a si mesmos e ao mundo 
em que e com que estão.

Construo perguntas que buscam entender as dinâmicas relacionais, tanto históricas, 
que compõem o self do entrevistado, quanto situacionais, das quais emergem os temas 
geradores, as situações-limite que desafiam as possibilidades de ser e de tornar-se 
das pessoas. Perguntas que remetem ao passado, ao presente e ao futuro convidam à 
construção de saberes complexos, desafiam a imaginação dos envolvidos, sua capa-
cidade historicamente fundamentada de antecipar interações a partir de respostas 
disponíveis em seu repertório cultural. Por vezes, suas respostas facilitam uma visão 
panorâmica do tema gerador e seus aspectos e sutilezas para além do momento em que 
a experiência se caracteriza como problema. Sinto como importante que as perguntas 
possam iniciar um processo de reflexão, o qual passa por uma definição inicial das 
percepções dos clientes acerca do que estão vivenciando. Entretanto, a definição em 
demasia pode fechar a reflexão para a visão do aspecto; dessa forma, busco participar 
com perguntas que desafiam o saber comum e convidam à expressão de aspectos 
menos espontâneos na linguagem do interlocutor, interagindo com conceitos ainda 



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 28-43, agosto 2025.

NPS 82 | Agosto 202542
vagos no entendimento do locutor. Essas margens do saber desafiam a criatividade 
no exercício de expandir suas possibilidades descritivas. Trabalhar com a vagueza 
conceitual é estar no limite do conhecido, convidando o ainda não dito, um passo 
em direção ao desenvolvimento, ao tornar-se.

As práticas colaborativas dialógicas entendem a polivocalidade, logo, estão aconte-
cendo sempre com grupos, às vezes com os participantes presentes em corpo, outras, 
apenas com participantes imaginados ou corporificados na linguagem e no self de 
um único interlocutor. Há um potencial conscientizador ao convidar ao diálogo esta 
multiplicidade de vozes a escutarem-se a si mesmas e às demais, com semelhanças 
e diferenças, experimentando na descrição dos seus cotidianos e sendo convidadas 
ao exercício de ser com o outro. Estas também carregam o opressor interno, quando 
temos a oportunidade de sermos testemunhas de um anunciado dominador de si 
ou de outro, para um convite à sua problematização e libertação com o povo. Desde 
constrangimentos morais até expressões inflamadas de dominação, podemos tensio-
nar com a postura dialógica crítica e libertadora para dar voz aos silenciados, gerar 
expressão plena a partir da comunhão de vozes e gerar poder-com. É facilitar um 
espaço de ser para si e libertador de todos, enquanto curiosos pelo processo histórico 
de uma expressão opressora aprendida. Um exemplo frequente acontece em grupos 
com homens, quando uma fala machista pode ser problematizada e investigada no 
diálogo. O que podemos ver na prática é o fortalecimento das vozes silenciadas e 
o constrangimento, se não libertação, da voz dominadora. Ao experimentarem o 
poder-com, as pessoas vivenciam a significação no diálogo enquanto praticam, em 
um contexto protegido e mediado, as respostas criativas que podem exercitar nas suas 
vidas para voltar à reflexão avaliadora nos próximos atendimentos, em um processo 
de responsividade reflexiva de ação-reflexão.

CONCLUSÃO

Os encontros entre os conceitos que norteiam minha prática e o projeto pedagógico 
de Freire são muitos, muito mais do que este artigo poderia abarcar, mas o sentimento 
de compromisso com o povo oprimido que encontro no meu contexto de desenvol-
vimento comunitário inspira uma síntese possível daquilo que está em um constante 
tornar-se. Desde a incerteza, o não-saber e o fazer com os clientes, passando por 
reflexividade crítica e dialogicidade radical, já faziam parte da linguagem que tenho 
desenvolvido na minha vida. O que esse brasileiro, que inspirou o mundo com sua 
obra, convida em mim é a revolução, a construção de um novo mundo através dessas 
relações. Deixo para o passado o conformismo e a aceitação das situações opresso-
ras para me tornar um companheiro da luta e do trabalho pela transformação das 
realidades sociais nas quais o povo, que busca terapia como recurso de ajuda, vive. 

REFERÊNCIAS

Anderson, H. (2009). Conversação, linguagem e possibilidades: um enfoque pós mo-
derno da terapia. Roca.

Anderson, H. (2023a). Conceptual Framework: Emerging Orienting Sensitivities for 
Relationships and Conversations that Invite Transformation and Possibility. In: 
Anderson, H. & Gehart, D. R. (Ed.). Collaborative-Dialogic Practice: Relationships and 
Conversations that make a Difference Across Contexts and Cultures Routledge. P.3-18.



Nova Perspectiva Sistêmica, v. 34, n. 82, p. 28-43, agosto 2025.

Terapia do oprimido:  
a presença de Paulo Freire 
em práticas dialógicas 
libertadoras

Bruno Lenzi

43
Anderson, H. (2023b). Expressions of the Philosophical Stance: Creating a Relational 

and Dialogic Space and Process for Generativity. In: Anderson, H. & Gehart, D. R. 
(Ed.). Collaborative-Dialogic Practice: Relationships and Conversations that make 
a Difference Across Contexts and Cultures Routledge. P.19-35.

Bava, S. (2023). A relationally Responsive World: The Politics of CollaborativeDialogic 
Practices. In: Anderson, H. & Gehart, D. R. (Ed.). Collaborative-Dialogic Practice: 
Relationships and Conversations that make a Difference Across Contexts and Cultures 
Routledge. P.37-53.

Costa, M. F. T. da, & Grandesso, M. (2023). Cuidando do ‘Povo do Pão’: promovendo 
colaboração e diálogo entre participantes de um projeto social. Nova Perspectiva 
Sistêmica, 32 (77), p.23-37.

Freire, P. (1980). Conscientização: teoria e prática da libertação. Uma introdução ao 
pensamento de Paulo Freire. 3. ed. Moraes.

Freire, P. (1987). Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra.
Hebeche, L. (2003). O conceito de imaginação em Wittgenstein. Natureza Humana, 

5 (2), p.395-421.
Lenzi, B. (2020). Responsividade Reflexiva: um conceito para meios criativos de 

transformação em práticas colaborativas-dialógicas. Nova Perspectiva Sistêmica, 
29 (66), p.22-35. Disponível em: <https://doi.org/10.38034/nps.v29i66.503>.

Lenzi, B., & Costa, E. (2023). Terapia de sessão única: terapia colaborativa e encontros 
pontuais. Nova Perspectiva Sistêmica, 32 (77), p.38-53.

Lenzi, B., & Demarco, B. (2022). Terapia colaborativa da comunidade: diálogo transfor-
mador com grupos em espaço virtual. Nova Perspectiva Sistêmica, 31 (73), p.41-56. 
Disponível em: <https://doi.org/10.38034/nps.v31i73.650>.

Lenzi, T. P. (2013). Personagens internos. Nova Perspectiva Sistêmica, 47, p.86-98.
Strong, T. (2015). Colaboração, generatividade, rigor e imaginação: quatro palavras 

para focar e estimular nossas investigações orientadas pela prática. Nova Perspectiva 
Sistêmica, n.51, p.102-116.

BRUNO LENZI 
Psicólogo. Terapeuta colaborativo dialógico. Taos international associates council. 
Supervisor e conselho da Associação Instituto Movimento - Assim. 
E-mail: brunoplenzi@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-1024-4004


